
 

1 
 

Katholische Privat-Universität Linz 

29. Jänner 2022 

Ansprache einer Absolventin 

bei der Verleihungsfeier der akademischen Grade 

von 

Dr.in theol. Isabella Bruckner 

Als ich vor nun genau eineinhalb Jahren über ERASMUS zu Forschungszwecken für meine 

Dissertation ein Monat in Paris verbringen durfte, blieb es nicht aus, dass ich dort nicht nur die 

Bibliotheken und Kirchen aufsuchte, sondern ebenso die wirklich atemberaubende Kunst- und 

Museenlandschaft erkundete; darunter natürlich auch die „Königin der Museen“: das Musée du 

Louvre, das zu dieser Zeit – Corona sei Dank – sogar ohne jedes Gedränge begehbar war. 

Das wohl größte Geschenk beim Besuch der 

gläsernen Pyramide war es, im Untergeschoß, 

inmitten der Überreste einer orientalischen 

Klosteranlage, diese koptische Ikone im Original 

betrachten zu können. Sie stammt aus dem 6. 

Jahrhundert und zeigt auf der linken Seite Abt 

Menas, einen ägyptischen Soldaten und 

späteren Eremiten, der im Jahr 296 im Zuge der 

Christenverfolgung durch Kaiser Diokletian als 

Märtyrer starb. Und auf der Rechten: Christus, 

der freundschaftlich seinen Arm um den 

Eremitenpater legt. Alle, die schon einmal in 

Taizé waren, kennen die Ikone; sie wurde durch 

die ökumenische Gemeinschaft von Taizé als 

„Ikone der Freundschaft“ weithin bekannt. 

Rektor Christoph Niemand hat in seiner Rede schon Zentrales über die Tätigkeiten in diesem 

Haus, über die Bedeutung der universitären bzw. wissenschaftlichen Arbeit gesagt. Dem möchte 

ich gerne mit der Freundschaft noch ein Wort, oder vielleicht sogar eine Kategorie beilegen, die 

bei einer Bildungseinrichtung wie der Universität zwar vordergründig nicht an erster Stelle steht, 

vielleicht aber für ihre Sache im Tieferen nicht minder wichtig ist – und die durchaus auch in der 

Philosophie ebenso wie in der Theologie ein Thema der Reflexion darstellt. 

Platons berühmter Dialog „Symposion“, was auf Deutsch so viel „Gastmahl“ oder „Saufgelage“ 

heißt, inszeniert ein Philosophieren, das nur wenig mit unserer gängigen Vorstellung vom 

einsamen Bücherwurm oder von steriler Hörsaal-Atmosphäre zu tun hat, sondern eine affektive 

Bezogenheit der Gesprächsteilnehmenden impliziert. Aristoteles, ein weiterer Vater der 

Philosophie, betrachtete die Freundschaft als zentrales Element des gesellschaftlichen und 

 



 

2 
 

 

politischen Lebens und insofern als einen Weg zur Glückseligkeit. Mehr als 1500 Jahre nach 

Aristoteles wagte Thomas von Aquin, ein Vater der Theologie, in einer Aufnahme und 

gleichzeitigen Umstülpung des antiken Philosophen sogar die Gottesbeziehung als amicitia, 

Freundschaft, zu denken. In der Zeit dazwischen ist unsere hier gezeigte ikonographische 

Darstellung der Freundschaft anzusiedeln. 

Die christliche Sprache, so meint jedenfalls Michel de Certeau, hat – im Unterschied zu jener der 

griechischen Philosophie – kommunitäre Struktur. Sie zielt nicht auf ein ungeschiedenes Eines, 

sondern beruht auf der Bewegtheit eines Austausches. Nicht in der Übereinstimmung mit einem 

Ideal oder einer Norm, sondern in einer Beziehung der Anerkennung und in der Treue zu einem 

Du eröffnet sich der persönliche Raum der Wahrhaftigkeit, dem die Glaubenden zuvorderst 

verpflichtet sind. Die christliche Sprache beruht im Wesentlichen darauf, so Certeau, dass den 

einzelnen Gliedern die anderen zu ihrer größeren Wahrheit fehlen. „Lass mich nicht ohne Dich 

sein“, lautet nach Certeau die Grundformel des christlichen Gebets; „nicht ohne“ – diese 

doppelt negative Grundfigur bildet in seinen Augen nicht nur die Grundstruktur der Art und 

Weise, wie der Philosoph Martin Heidegger das Ereignis von Zeit und Sein denkt, sondern auch 

die zentrale Figur der christlichen Logik: Der Vater ist nicht ohne den Sohn zu denken, der Sohn 

nicht ohne diejenigen, die ihm nachfolgen und die die Freundschaft mit ihm suchen, die 

Nachfolgenden nicht ohne einander und nicht ohne die anderen, denen sie sich in ihrer Existenz 

und ihrem Sein-Können verdanken: „nicht ohne“ … 

Wie sehr uns die anderen fehlen; wie sehr wir in unserer Lebendigkeit auf die Nähe, die 

Begegnung und den Austausch mit den anderen angewiesen sind, wurde uns in den letzten 

beiden Jahren der Pandemie auch immer wieder schmerzlich bewusst. Dass manchen von uns 

die Isolationszeiten bisweilen wohl auch zum Vorteil gereichten, weil äußere Ablenkungen 

fehlten und wir so beim Schreiben vielleicht sogar schneller als gedacht vorankamen, möchte 

ich gar nicht bestreiten. Und doch wurde uns dabei vielleicht immer wieder einmal deutlich, 

dass unser Lesen, Denken und Schreiben erst im Gespräch mit anderen, im freundschaftlichen 

Austausch, zu wirklicher Fruchtbarkeit gelangt.  

Trotz dieses gewissen Mangels in den letzten Jahren sind wir heute hier: Studierende, 

Absolventinnen und Absolventen der Theologie, der Philosophie und der Kunstwissenschaft; 

drei Disziplinen des Geistes, die so mancher vielleicht in einer hierarchischen Stufenleiter 

anordnen würde (und wahrscheinlich jeder von uns in einer anderen Reihenfolge), die aber 

vielleicht in Wirklichkeit ebenso in einem solchen Verhältnis eines „nicht ohne“ zueinander 

stehen – eins irreduzibel auf das andere, aber auch undenkbar, unfruchtbar, geistlos ohne das 

andere bzw. ohne die anderen.  

Dass wir Absolventinnen und Absolventen unsere Studien, Arbeiten und Prüfungen in der Tat 

wohl nicht ohne die Hilfe, Unterstützung, Liebe und Freundschaft einer Vielzahl von Menschen, 

Lebender wie Toter, abschließen hätten können, brauche ich wohl kaum zu sagen: nicht ohne 

unsere Eltern, die uns den Boden bereiteten, auf dem wir stehen, die uns in materieller, 

 



 

3 
 

 

sprachlicher wie emotionaler Hinsicht ein Haus bauten, in dem wir wachsen durften; nicht ohne 

unsere Geschwister, die wohl zugleich als Konkurrenten wie als Verbündete diese Zeit des 

Aufwachsens mit uns teilten; nicht ohne die Großeltern und Verwandten, die unsere Häuser und 

Familien erweiterten; nicht ohne unsere Lehrerinnen und Lehrer, die uns vielleicht Vorbilder, 

sicher aber geistige Geburtshelferinnen waren; nicht ohne unsere Kommilitoninnen und 

Kommilitonen, nicht ohne die Freundinnen und Freunde bzw. natürlich auch die Partnerinnen 

und Partner, bei manchen auch nicht ohne die Kinder oder Enkel, die uns in den letzten Jahren 

in unseren Hochs und Tiefs beistanden, auch wenn sie vielleicht nicht ganz nachvollziehen 

konnten, warum uns nun die différance von Jacques Derrida, die Phänomenologie der Zeit in 

der Land Art von Andy Goldsworthy oder die Spiritualität der Madleine Delbrêl solches 

Kopfzerbrechen bereiteten. Ebenso wenig wären wir heute hier ohne die Institution der KU Linz 

und diejenigen, die sie erhalten; nicht ohne dieses Haus, das uns einen Raum des Lernens und 

des Austausches bot, und auch nicht ohne die religiöse, philosophische und künstlerische 

Tradition, das geistige Erbe, aus welchem wir schöpfen und an dem wir uns abarbeiten durften. 

Dank sei deshalb allen gesagt, die zum Gelingen unseres Strebens und Mühens beigetragen 

haben und die uns – wie der Christus im Bild mit der Hand auf der Schulter – in diesen letzten 

Monaten und Jahren begleitet haben; Dank Ihnen und Euch allen, die Ihr hier vor Ort anwesend 

seid sowie Ihnen und Euch, die über die Bildschirme mit dabei seid, aber auch all jenen, die jetzt 

gerade nicht teilnehmen können oder die schon von uns gegangen sind. Vergelt’s Gott – Ihnen 

und Euch allen.  

Die Freundschaft besteht – Gott sei Dank – nicht nur im Teilen der Mühsal, sondern speist sich 

auch ganz wesentlich aus dem Teilen der Freude und insbesondere aus dem gemeinsamen 

Feiern. Von daher möchte ich nun nicht mehr viele Worte verlieren, sodass wir bald in medias 

res übergehen können. So wünsche ich Ihnen und Euch allen noch einen frohen und wirklich 

festlichen Tag. 

 

 

 

 

 

Abbildungsnachweis 

Icône Le Christ et l’abbé Ména 
Musée du Louvre 
Inventory number: E 11565 / X 5178 
Collection: Département des Antiquités égyptiennes 
Foto: © Musée du Louvre 
Permalink: https://collections.louvre.fr/ark:/53355/cl010048163 

https://collections.louvre.fr/ark:/53355/cl010048163

