Katholische Privat-Universitat Linz
29. Janner 2022

Ansprache einer Absolventin
bei der Verleihungsfeier der akademischen Grade

von

Dr." theol. Isabella Bruckner

Als ich vor nun genau eineinhalb Jahren iber ERASMUS zu Forschungszwecken fiir meine
Dissertation ein Monat in Paris verbringen durfte, blieb es nicht aus, dass ich dort nicht nur die
Bibliotheken und Kirchen aufsuchte, sondern ebenso die wirklich atemberaubende Kunst- und
Museenlandschaft erkundete; darunter natirlich auch die ,,Kénigin der Museen“: das Musée du
Louvre, das zu dieser Zeit — Corona sei Dank — sogar ohne jedes Gedrange begehbar war.

Das wohl groRte Geschenk beim Besuch der
glasernen Pyramide war es, im Untergeschol3,
inmitten der Uberreste einer orientalischen
Klosteranlage, diese koptische Ikone im Original
betrachten zu kénnen. Sie stammt aus dem 6.
Jahrhundert und zeigt auf der linken Seite Abt
Menas, einen dagyptischen Soldaten und
spateren Eremiten, der im Jahr 296 im Zuge der
Christenverfolgung durch Kaiser Diokletian als
Martyrer starb. Und auf der Rechten: Christus,
der freundschaftlich seinen Arm um den
Eremitenpater legt. Alle, die schon einmal in
Taizé waren, kennen die lkone; sie wurde durch

die okumenische Gemeinschaft von Taizé als
,Ikone der Freundschaft” weithin bekannt.

Rektor Christoph Niemand hat in seiner Rede schon Zentrales (iber die Tatigkeiten in diesem
Haus, liber die Bedeutung der universitaren bzw. wissenschaftlichen Arbeit gesagt. Dem mdchte
ich gerne mit der Freundschaft noch ein Wort, oder vielleicht sogar eine Kategorie beilegen, die
bei einer Bildungseinrichtung wie der Universitat zwar vordergriindig nicht an erster Stelle steht,
vielleicht aber fiir ihre Sache im Tieferen nicht minder wichtig ist — und die durchaus auch in der
Philosophie ebenso wie in der Theologie ein Thema der Reflexion darstellt.

Ill

Platons beriihmter Dialog , Symposion“, was auf Deutsch so viel ,,Gastmahl“ oder ,Saufgelage”
heillt, inszeniert ein Philosophieren, das nur wenig mit unserer gangigen Vorstellung vom
einsamen Blicherwurm oder von steriler Horsaal-Atmosphére zu tun hat, sondern eine affektive
Bezogenheit der Gesprachsteilnehmenden impliziert. Aristoteles, ein weiterer Vater der

Philosophie, betrachtete die Freundschaft als zentrales Element des gesellschaftlichen und



politischen Lebens und insofern als einen Weg zur Gliickseligkeit. Mehr als 1500 Jahre nach
Aristoteles wagte Thomas von Aquin, ein Vater der Theologie, in einer Aufnahme und
gleichzeitigen Umstiilpung des antiken Philosophen sogar die Gottesbeziehung als amicitia,
Freundschaft, zu denken. In der Zeit dazwischen ist unsere hier gezeigte ikonographische
Darstellung der Freundschaft anzusiedeln.

Die christliche Sprache, so meint jedenfalls Michel de Certeau, hat —im Unterschied zu jener der
griechischen Philosophie — kommunitare Struktur. Sie zielt nicht auf ein ungeschiedenes Eines,
sondern beruht auf der Bewegtheit eines Austausches. Nicht in der Ubereinstimmung mit einem
Ideal oder einer Norm, sondern in einer Beziehung der Anerkennung und in der Treue zu einem
Du eroffnet sich der personliche Raum der Wahrhaftigkeit, dem die Glaubenden zuvorderst
verpflichtet sind. Die christliche Sprache beruht im Wesentlichen darauf, so Certeau, dass den
einzelnen Gliedern die anderen zu ihrer groReren Wahrheit fehlen. ,Lass mich nicht ohne Dich
sein”, lautet nach Certeau die Grundformel des christlichen Gebets; ,nicht ohne” — diese
doppelt negative Grundfigur bildet in seinen Augen nicht nur die Grundstruktur der Art und
Weise, wie der Philosoph Martin Heidegger das Ereignis von Zeit und Sein denkt, sondern auch
die zentrale Figur der christlichen Logik: Der Vater ist nicht ohne den Sohn zu denken, der Sohn
nicht ohne diejenigen, die ihm nachfolgen und die die Freundschaft mit ihm suchen, die
Nachfolgenden nicht ohne einander und nicht ohne die anderen, denen sie sich in ihrer Existenz
und ihrem Sein-K6énnen verdanken: ,nicht ohne” ...

Wie sehr uns die anderen fehlen; wie sehr wir in unserer Lebendigkeit auf die Nahe, die
Begegnung und den Austausch mit den anderen angewiesen sind, wurde uns in den letzten
beiden Jahren der Pandemie auch immer wieder schmerzlich bewusst. Dass manchen von uns
die Isolationszeiten bisweilen wohl auch zum Vorteil gereichten, weil duRere Ablenkungen
fehlten und wir so beim Schreiben vielleicht sogar schneller als gedacht vorankamen, méchte
ich gar nicht bestreiten. Und doch wurde uns dabei vielleicht immer wieder einmal deutlich,
dass unser Lesen, Denken und Schreiben erst im Gesprach mit anderen, im freundschaftlichen
Austausch, zu wirklicher Fruchtbarkeit gelangt.

Trotz dieses gewissen Mangels in den letzten Jahren sind wir heute hier: Studierende,
Absolventinnen und Absolventen der Theologie, der Philosophie und der Kunstwissenschaft;
drei Disziplinen des Geistes, die so mancher vielleicht in einer hierarchischen Stufenleiter
anordnen wiirde (und wahrscheinlich jeder von uns in einer anderen Reihenfolge), die aber
vielleicht in Wirklichkeit ebenso in einem solchen Verhiltnis eines ,nicht ohne” zueinander
stehen — eins irreduzibel auf das andere, aber auch undenkbar, unfruchtbar, geistlos ohne das
andere bzw. ohne die anderen.

Dass wir Absolventinnen und Absolventen unsere Studien, Arbeiten und Priifungen in der Tat
wohl nicht ohne die Hilfe, Unterstiitzung, Liebe und Freundschaft einer Vielzahl von Menschen,
Lebender wie Toter, abschliefen hatten konnen, brauche ich wohl kaum zu sagen: nicht ohne
unsere Eltern, die uns den Boden bereiteten, auf dem wir stehen, die uns in materieller,



sprachlicher wie emotionaler Hinsicht ein Haus bauten, in dem wir wachsen durften; nicht ohne
unsere Geschwister, die wohl zugleich als Konkurrenten wie als Verblindete diese Zeit des
Aufwachsens mit uns teilten; nicht ohne die GroReltern und Verwandten, die unsere Hauser und
Familien erweiterten; nicht ohne unsere Lehrerinnen und Lehrer, die uns vielleicht Vorbilder,
sicher aber geistige Geburtshelferinnen waren; nicht ohne unsere Kommilitoninnen und
Kommilitonen, nicht ohne die Freundinnen und Freunde bzw. natirlich auch die Partnerinnen
und Partner, bei manchen auch nicht ohne die Kinder oder Enkel, die uns in den letzten Jahren
in unseren Hochs und Tiefs beistanden, auch wenn sie vielleicht nicht ganz nachvollziehen
konnten, warum uns nun die différance von Jacques Derrida, die Phanomenologie der Zeit in
der Land Art von Andy Goldsworthy oder die Spiritualitdit der Madleine Delbrél solches
Kopfzerbrechen bereiteten. Ebenso wenig waren wir heute hier ohne die Institution der KU Linz
und diejenigen, die sie erhalten; nicht ohne dieses Haus, das uns einen Raum des Lernens und
des Austausches bot, und auch nicht ohne die religiose, philosophische und kiinstlerische
Tradition, das geistige Erbe, aus welchem wir schépfen und an dem wir uns abarbeiten durften.

Dank sei deshalb allen gesagt, die zum Gelingen unseres Strebens und Mihens beigetragen
haben und die uns — wie der Christus im Bild mit der Hand auf der Schulter — in diesen letzten
Monaten und Jahren begleitet haben; Dank lhnen und Euch allen, die Ihr hier vor Ort anwesend
seid sowie lhnen und Euch, die tber die Bildschirme mit dabei seid, aber auch all jenen, die jetzt
gerade nicht teilnehmen kdnnen oder die schon von uns gegangen sind. Vergelt’s Gott — Ihnen
und Euch allen.

Die Freundschaft besteht — Gott sei Dank — nicht nur im Teilen der Miihsal, sondern speist sich
auch ganz wesentlich aus dem Teilen der Freude und insbesondere aus dem gemeinsamen
Feiern. Von daher mochte ich nun nicht mehr viele Worte verlieren, sodass wir bald in medias
res Ubergehen konnen. So wiinsche ich lhnen und Euch allen noch einen frohen und wirklich
festlichen Tag.

Abbildungsnachweis

Icone Le Christ et I'abbé Ména

Musée du Louvre

Inventory number: E 11565 / X 5178

Collection: Département des Antiquités égyptiennes

Foto: © Musée du Louvre

Permalink: https://collections.louvre.fr/ark:/53355/cl010048163


https://collections.louvre.fr/ark:/53355/cl010048163

